Arcidiocesi di Firenze
celebrazione del 50.mo anniversario di ordinazione presbiterale del Card. Giuseppe Betori

Eucaristia e vita sacerdotale
Basilica di San Lorenzo, 25 settembre 2020

Prima di tutto desidero ringraziare il Cardinale Giuseppe Betori per l'invito a tenere questa
meditazione su Eucaristia e sacerdozio, porgendo a lui un augurio carissimo e riconoscente per il
suo 50.mo anniversario di ordinazione presbiterale. L'augurio & rivolto anche a tutti voi,
presbiterio di Firenze, e in particolare a coloro che celebrano anniversari particolarmente
significativi. E sempre un bel dono potersi trovare, tra fratelli di fede e di ministero, per "ravvivare
il dono di Dio" che e in noi, come chiede Paolo a Timoteo (cf. 2 Tim 1,6). E sappiamo bene come
I'Apostolo abbia in mente, con questa esortazione, la metafora del focolare. Il verbo “ravvivare”,
(anazopurein), infatti, € composto da tre concetti e si potrebbe tradurre con “ridare vita al fuoco”.
Paolo non chiede di “accendere” il fuoco, come se il dono ricevuto da Timoteo con I'imposizione
delle mai fosse spento; dice di “ridargli vita”. Questo verbo rimanda all’uso di coprire la brace con
la cenere, alla sera, e di ravvivare al mattino la brace soffiando via la cenere con la bocca o con un
mantice. Durante la notte la brace non si spegne, ma si affievolisce, e basta un po” d’aria per farle
riprendere vita. Il carisma del ministero ordinato non si spegne mai - la teologia del carattere
custodisce il senso della fedelta di Dio ai suoi doni - ma si puo affievolire: la notte e la cenere non
risparmiano nessuno, neanche i presbiteri e i vescovi: la notte del peccato e del dolore e la cenere
dell’abitudine, la notte dei fallimenti pastorali e la cenere dell’incomprensione e della solitudine.
Ma la brace non si spegne: attende solo I'ossigeno che la possa ravvivare. Questi momenti di ritiro,
riflessione, preghiera e adorazione sono come delle bombole d'ossigeno, che, se fatte funzionare
bene, ci aiutano a ridare vita al fuoco che & in noi, soffiando via la cenere.

* % *

Eucaristia e sacerdozio ministeriale: un binomio stretto, vitale per la vita della Chiesa; un
binomio che potrebbe essere articolato in tanti modi. Se il nostro fosse un convegno teologico,
anziché un incontro spirituale, certamente un tema come questo susciterebbe riflessioni e posizioni
diversificate. Nel dibattito teologico cattolico, infatti, non mancano i due estremi: quello
tradizionalista, che ricondurrebbe al Concilio di Trento (o piuttosto ad una sua interpretazione
parziale) tutta la teologia del ministero ordinato, in una visione verticale che fa discendere
direttamente da Cristo sacerdote il sacerdozio ministeriale, insistendo sul sacrificio eucaristico, che
forma la Chiesa, offerto dal sacerdote che fa da mediatore agendo “in persona Christi” o come
“alter Christus”; e sul versante opposto l'estremo progressista, che proporrebbe una visione
orizzontale del ministero, facendone un semplice servizio di leadership e animazione della
comunita cristiana, la quale celebra l'eucaristia come ricordo dell’ultima Cena. Queste tendenze,
che ho rapidamente chiamato tradizionalista e progressista, hanno animato il confronto teologico e
pastorale nei decenni immediatamente successivi al Vaticano II, percorrendo di fatto delle
ecclesiologie piuttosto unilaterali rispetto a quella conciliare.

Il tema, infatti, non riguarda prima di tutto la sacramentaria - Eucaristia e Ordine - ma
l'ecclesiologia. Dalla risposta alla domanda sull'identita della Chiesa dipende la visione del
sacerdozio ministeriale in rapporto all'eucaristia. II Vaticano II ha raccolto l'intera tradizione
cristiana - e non solo quella post-tridentina - e 'ha immersa vitalmente nella sorgente biblica. Ha
cosi coniato una ecclesiologia che, abbandonando 1'ecclesiocentrismo, ha posto decisamente il
mistero trinitario al cuore della Chiesa, recuperando la centralita di Cristo. Molto evocativo il
passaggio dal "Lumen gentium cum sit Ecclesia", che segnava l'inizio della Costituzione della
Chiesa in una redazione precedente, all'attuale "Lumen gentium cum sit Christus", che implica
l'immagine del sole, Cristo appunto, e della luna, la Chiesa, secondo la metafora introdotta dai
Padri della Chiesa, che avevano ben chiara la relativita della Chiesa al suo Signore. E la stessa
Costituzione, al capitolo primo, recupera la teologia della Chiesa come corpo e di Cristo come
capo (cf. n. 7), che fa da premessa necessaria al capitolo secondo sulla Chiesa come "popolo di
Dio". E dunque un popolo, quello cristiano, adunato dalla Trinita attraverso la celebrazione



eucaristica, che e parola proclamata, pane spezzato e condiviso, esperienza di fraternita
missionaria. Il sacerdozio comune, pure recuperato dal Vaticano II, trova nella liturgia eucaristica
il suo momento piu espressivo, “culmen et fons”, perché luogo nel quale confluisce il sacrificio
spirituale della vita quotidiana e luogo dal quale prende avvio lo stile oblativo dell'esistenza
credente.

In questo quadro ecclesiologico conciliare, che integra in modo equilibrato Scrittura e
Tradizione e rifugge da ogni estremismo, sia monarchico sia democratico, come si configura il
binomio Eucaristia e sacerdozio ministeriale? Abbandono rapidamente il campo delle diatribe
teologiche ed entro nel clima del ritiro spirituale, ricordando pero semplicemente che negli ultimi
tre decenni le estremita si sono riavvicinate; biblisti, teologi e pastoralisti evitano, in genere, di
cadere sia nel verticalismo che nell'orizzontalismo, leggendo integralmente i dati e le esperienze
della Scrittura e della Tradizione. Il Concilio Vaticano II, in tal modo, viene ripreso e valorizzato. Il
sacerdozio ministeriale non & né una mediazione tra Cristo e la comunita, come se fosse sospeso
tra cielo e terra, una sorta di intensificazione del sacerdozio comune; né un servizio delegato dalla
comunita, come se fosse semplicemente una funzione di coordinamento. Il sacramento dell'Ordine
¢ essenziale alla Chiesa, proprio perché essa € radunata da Cristo risorto e non si auto-raduna, non
si auto-genera. Presbiteri e vescovi sono strumenti vivi, come dice il Concilio (cf. PO 12), di Cristo
sacerdote, capo e pastore che convoca e forma la sua Chiesa, soprattutto nella celebrazione
dell'Eucaristia. Essi sono, per cosi dire, I'antidoto ad una visione autarchica di Chiesa, sono come il
segno che la comunita non puo costituirsi e alimentarsi da sola, semplicemente richiamandosi e
ispirandosi a Cristo. Questo diceva il Vaticano II, quando richiamava le formule "agere in persona
Christi" o "nomine Christi", e simili. Il fatto pero che il Concilio non abbia accettato di definire il
sacerdote "alter Christus" e neppure "mediatore" - due categorie molto diffuse nel secondo
millennio e specialmente negli ultimi secoli - mostra che questo ministero alla comunita non e da
intendere come una superiorita rispetto ad essa, ma come un ministero autorevole che in essa si
innesta e ad essa serve, come testimonianza efficace che & Cristo a radunare e guidare la Chiesa.

* % *

Torniamo a San Paolo, che ci fara da guida in questa prima parte della meditazione, lasciando
poi il timone a San Giovanni. Per due volte, ed entrambe nella 1 Cor, I'Apostolo fa riferimento
diretto alla tradizione a lui precedente. La prima volta dice: "ho ricevuto dal Signore quello che a
mia volta vi ho trasmesso" (11,23); e la seconda: "vi ho trasmesso, anzitutto, quello che anch’io ho
ricevuto" (15,3). E la formula della paradosis, che ci permette di attingere al kerygma originario,
certamente alla predicazione e all’esperienza della prima comunita di Gerusalemme. A cosa si
riferisce Paolo in questi due passi? Nel primo caso all'Eucaristia e nel secondo alla Pasqua. Al
primo rimando, come sappiamo, segue la narrazione paolina dell'istituzione dell'Eucaristia
nell'ultima cena di Gesu (cf. 11,23-26) e la reprimenda ai Corinti; e al secondo rimando segue
l'annuncio dell'evento pasquale di morte, sepoltura, risurrezione e apparizioni del Signore (cf.
15,3-8). Si potrebbe dire che Paolo da non due annunci, ma un solo annuncio in due momenti: la
Pasqua di Gesti come evento reale e come evento rituale. Guardando ancora meglio e sfruttando la
metafora che 1'Apostolo stesso elabora, in mezzo ai due annunci (capp. 12-14), Paolo si fa ministro
del triplice corpo di Cristo. La categoria del triplex Corpus Christi, come sappiamo dagli studi di H.
De Lubac, ¢ stata elaborata dalla teologia medievale; ma la sostanza viene dagli scritti paolini.
L'Apostolo annuncia la morte, sepoltura, risurrezione e apparizione del corpo storico di Gesu;
annuncia il dono di questo corpo nel pane spezzato e nel sangue versato, rito da ripetere nella
comunita; ed evidenzia, in terzo luogo, il frutto della partecipazione alla frazione del pane, il corpo
ecclesiale, che non puo sopportare ingiustizie e divisioni. Paolo si sente ministro del triplice corpo
di Cristo.

Il ministero paolino & diventato, nella tradizione cristiana, il paradigma del ministero sacerdotale.
Certo, il fatto che I'Apostolo si era sentito chiamato a dare il primo annuncio alle genti, ad avviare
la formazione delle comunita cristiane, ad essere missionario verso i pagani, lo portava a preferire
la predicazione rispetto alla celebrazione liturgica. Pero sappiamo che battezzava; in 1 Cor 1,13-17
lo ammette a denti stretti, ma lo ammette: "siete stati battezzati nel nome di Paolo? Ringrazio Dio
di non avere battezzato nessuno di voi, eccetto Crispo e Gaio, perché nessuno possa dire che siete

2



stati battezzati nel mio nome. Ho battezzato, e vero, anche la famiglia di Stefanas, ma degli altri
non so se io abbia battezzato qualcuno. Cristo infatti non mi ha mandato a battezzare, ma ad
annunciare il Vangelo". Sappiamo poi che Paolo presiedeva la celebrazione eucaristica, magari
tenendo troppo lunga la predica (cf. At 20,7-12). Infine, Paolo imponeva le mani per la trasmissione
del dono del ministero (cf. il gia citato 2 Tim 1,6). E infine I'Apostolo - non c'e¢ bisogno di
dimostrarlo - si dedicava anima e corpo alla tessitura delle comunita cristiane, con la passione per
la loro unita: di qui i frequenti interventi contro la divisione, la gelosia, I'invidia e il richiamo alla
carita come sostanza della vita comunitaria.

Un versetto paolino di sintesi, che nelle discussioni conciliari sul ministero presbiterale al
Vaticano Il rivesti un ruolo centrale, € Rom 15,16. L'Apostolo richiama la "grazia" che gli e stata da
Dio "per essere ministro di Cristo Gest tra le genti, adempiendo il sacro ministero di annunciare il
vangelo di Dio perché le genti divengano un’offerta gradita, santificata dallo Spirito Santo". Paolo,
come gli autori del Nuovo Testamento, evita di applicare direttamente il termine "sacerdote" ai
ministri cristiani; il motivo & che il "sacerdozio", per gli ebrei, erano connotato dall'idea della
mediazione tra due mondi, sacro e profano, che necessitavano di un "ponte" per comunicare; per i
cristiani I'unico ponte, I'unico mediatore, e Cristo, che porta il cielo in terra e la terra, trasfigurata,
in cielo. Lui, dice Ebr, & dunque l'unico vero sacerdote. Non ce ne sono altri in senso proprio. Per
questo i ministri cristiani vennero denominati con termini privi di connotazioni sacerdotali e
sacrali: pastori, profeti, dottori, evangelisti, guide, presidenti, anziani, sorveglianti, diaconi... mai
sacerdoti. Quando poi, dal III secolo in avanti, prima i vescovi e poi i presbiteri verranno chiamati
"sacerdoti", questo passaggio avverra proprio a motivo della presidenza eucaristica: la Cena del
Signore & la ripresentazione del suo sacrificio (da Didaché) e chi offre un sacrificio rituale compie
un atto sacerdotale. Senza pero dimenticare che 1'unico sacerdote & Cristo e i ministri cristiani sono
solo segni della sua presenza e azione come Profeta, Sacerdote e Pastore.

Dunque, Paolo nell'unico versetto di Rom 15,16 condensa per cosi dire il suo servizio apostolico
al triplice corpo. Ripeto il passo, sottolineando alcune parole greche del testo originale: egli ha la
grazia di "essere ministro (leitourgos) di Cristo Gesu tra le genti, adempiendo il sacro ministero
(hierourgounta) di annunciare il vangelo di Dio perché le genti divengano un’offerta (prosphora)
gradita, santificata (hegiasmene) dallo Spirito Santo". L'Apostolo usa il linguaggio tecnico del rito,
del sacerdozio e del sacrificio, dandogli pero un contenuto kerygmatico, missionario e comunitario.
In particolare e significativo il verbo hierourgéin, che contiene il concetto di "sacerdozio" (hiereus) e
significa esercitare il sacerdozio: il sacerdozio che esercita Paolo non si risolve nel culto ma si apre
alla missione: e I'annuncio del Vangelo di Dio, cioé Cristo morto e risorto, che raduna le genti
come un'offerta gradita e resa santa. C'¢ una concentrazione di idee incredibile, nel pensiero di
Paolo, tra annuncio, rito e comunita. Per dirla nel linguaggio conciliare, Paolo integra nel suo
ministero apostolico la dimensione profetica, quella sacerdotale e quella pastorale.

* k%

Prendo il secondo spunto dal Vangelo di Giovanni. La nostra meditazione si e finora
concentrata sul duplice annuncio di Paolo: il Vangelo pasquale di Gest e I'eucaristia. Entrambe le
parole, Vangelo/euangélion ed eucaristia cominciano con lo stesso prefisso: eu, che come sappiamo
indica qualcosa di buono; nel nostro caso, la buona notizia e il buon ringraziamento. Il ministro
serve la comunita, come un bravo cameriere, allestendo due mense “buone”, quella della parola e
quella del pane. Per questo l'eucaristia concentra tutto il “bonum Ecclesiae”, come dice San
Tommaso d’Aquino. Ho detto pero di passaggio che San Paolo si dedica anche alla costruzione
delle comunita cristiane; & il terzo compito dei ministri ordinati, I'essere pastori. Profeti, sacerdoti
e pastori: questa la triade alla quale il Vaticano II ci ha abituati. Il compito pastorale, che prende
sempre avvio e compimento dalla celebrazione eucaristica - il raduno qualificante la comunita
cristiana - ¢ ritenuto di conseguenza, nei testi conciliari e nella “Pastores dabo vobis” di Giovanni
Paolo, il ministero qualificante dei sacerdoti. Al punto che la “carita pastorale” (cf. PO 14) e
indicata come elemento specifico dei presbiteri e dei vescovi. Tutti i cristiani sono chiamati a
diventare santi, esercitando la carita nella loro specifica forma di vita; i presbiteri e i vescovi sono
chiamati a diventare santi esercitando la carita nella forma “pastorale”, cioé imitando Cristo
pastore.



Ma qui c’é una sorpresa nel Vangelo di Giovanni. Gesu ci dice che anche I'essere pastore ¢ una
cosa “buona”, perché lui e il “buon Pastore”. Dunque, il nostro ministero non e solo annuncio di
una buona notizia e celebrazione di un buon ringraziamento, ma anche accompagnamento da parte
di un buon pastore. In questo caso, pero, in greco non c’¢ il prefisso eu, ma l'aggettivo kalos, che si
puo tradurre con “buono” o con “bello”. Di per sé Giovanni, letteralmente, qualifica Gestt come “il
Pastore, quello bello” (utilizza infatti kalos e non agathos). Ma i greci mettevano insieme il concetto
di “buono” e quello di “bello”, che poi nella storia del pensiero occidentale hanno connotato,
rispettivamente, I’ambito morale e quello estetico. Gli antichi non concepivano una realta buona
che non fosse anche bella e viceversa; perché il senso del bello e del buono era dato per loro
dall’armonia delle parti, dalla proporzione, che si rifletteva sia sulle forme esteriori e corporee (il
“bello”), sia sulla situazione interiore, I'armonia dell’animo (il “buono”). Mi sembra importante
richiamare questa connessione proprio qui a Firenze, la patria della bellezza.

La bellezza intesa come armonia ha poi avuto, nel mondo antico, diverse espressioni, le pit
note delle quali sono la musica, la matematica e 'arte figurativa, legate alla “sezione aurea” o
“canone di bellezza”, una proporzione numerica che dava la costante di 1,618 come numero che
stabiliva il rapporto tra le parti. Nel Rinascimento venne usato ad es. da Leonardo Da Vinci, nel
volto della Gioconda e nell'uomo di Vitruvio, il quale puo essere ritenuto - e solitamente lo e - il
“canone di bellezza” applicato all'uomo, I'uomo perfettamente proporzionato nelle sue parti:

LEONARDO, L'Uomo vitruviano, 1490 ca., disegno su carta (34x24 cm), Gallerie dell'Accademia di Venezia.

Anche per gli ebrei, come per i greci, bellezza e bonta procedono assieme. La parola ebraica tob,
nei racconti della creazione in Gen 1-2, indica sia il buono che il bello; infatti viene tradotta dai
LXX sia con kalos che con agathos. Questa parola significa che la creazione e bella fuori e dentro,
armoniosa, ordinata. La creazione € buona perché risponde ad un ordine: proprio questo esprime
lo schema dei sei giorni pitt uno, molto diffuso nell’antichita orientale; Dio non ha creato il mondo



in modo caotico e casuale, ma secondo una scala di valori che culmina nell’'uomo e nella donna,
anzi pitt in alto ancora: nel riposo di Dio.

Il Nuovo Testamento, pero, presenta una novita a proposito della bellezza. E questa novita si
incontra proprio nel brano di Gv 10. Definendosi il Pastore buono e bello - modestia a parte -
Gesl1 prospetta un’armonia diversa da quella intesa nel mondo greco.

In che senso infatti Gest1 & “il bel Pastore”? Non abbiamo indizi sul suo aspetto fisico e quindi
non sappiamo se fosse armonioso e “vitruviano”. Abbiamo invece un chiaro indizio sul senso che
Gestu stesso da alla propria bellezza: un senso inatteso e spiazzante, perché consiste nel fatto che
“il Pastore buono e bello offre la vita per le pecore” (Gv 10,11; cf. 10,15.17-18). E dunque il Pastore
bello quando sfida i lupi, corre il rischio di essere sbranato, viene sfigurato. Il paradosso cristiano
raggiunge il suo culmine: mentre Isaia, immaginando le sofferenze del Servo di Dio, affermava:
“non ha apparenza né bellezza, per attirare i nostri sguardi” (Is 53,2), Gesut - che compie in se
stesso le sorti del Servo di Dio - si preannuncia “bello” proprio nel momento in cui soffre e muore,
nel momento in cui fa una brutta fine.

Che cos’e che lo rende bello in questa sorte, che noi giustamente definiamo brutta? La risposta e
una sola: 'amore che lo porta ad offrirsi. Gestt ¢ davvero “bello” quando arriva al massimo
dell’amore, anche se il suo volto diventa “brutto” e si ricopre di sangue. Perché e I'amore che lo
rende bello; e I’amore che rende belli. La bellezza-bonta evangelica & 1'agape, il dono di sé.

Il crocifisso & quindi il “canone di bellezza” dei cristiani. Non il corpo perfettamente
proporzionato nella sua armonia esteriore, ma il corpo perfettamente offerto nella sua armonia
interiore. Nemmeno solamente 1’armonia delle facolta dell’anima con le parti del corpo, ma il dono
di tutto se stessi, corpo e sangue, a Dio e ai fratelli. Il vero uomo di Vitruvio, in altre parole, e
I"'uomo del Golgota é il paradigma di riferimento della bellezza cristiana: il crocifisso, la cui morte
e gia rischiarata dall’alba della risurrezione, come nella crocifissione di Michelangelo.

3

MICHELANGELO, Crocifissione per Vittoria Colonna, 1545 ca., disegno su carta (37x27 cm), British Museum, Londra.



La fondamentale differenza tra la bellezza greca e la bellezza cristiana € proprio questa: i greci
individuavano la bellezza nel logos, nell’armonia che proporziona gli elementi corporei e spirituali;
i cristiani identificano la bellezza nell’amore, nell’agape, cioe nel dono della vita. I cristiani non
negano affatto il logos, affermando anzi che la realta e ordinata e prende significato da Cristo, logos
nel quale Dio ha creato il mondo (cf. Gv 1,1-3); perd6 danno un nome pilt concreto a questa
armonia, chiamandola agape, dono di sé. Dio stesso ¢ chiamato “amore”, agape (cf. 1 Gv 4,8.16),
proprio perché e dono. Il dio greco € armonia in sé, mentre il Dio cristiano e dono di sé; il dio greco
€ compreso da se stesso, autarchico, mentre il Dio cristiano esce da se stesso, si offre all'uomo. La
bellezza, per i cristiani, non € una qualita racchiusa nell’oggetto, una bellezza semplicemente da
ammirare; & invece una bellezza che esce da se stessa, una bellezza da accogliere.

Concludo, riannodando il filo di partenza. Noi impariamo la bellezza, noi riceviamo cioe
I'energia per offrirci, alla scuola dell’Eucaristia. Nella celebrazione della Cena del Signore noi
entriamo nella logica del sacrificio, rinnovando cosi non solo il nostro sacerdozio battesimale, ma
anche quello ministeriale. Insieme alla comunita, siamo raggiunti e nutriti dalla forza del sacrificio
della Croce, presente come memoriale nel corpo e nel sangue sull’altare; e di fronte alla comunita,
rinverdiamo il desiderio di donarci ad essa; non e esagerato dire che quando prestiamo la voce alle
parole di Gest, “questo e il mio corpo, questo e il mio sangue”, non siamo degli attori, ma
riveliamo il senso del nostro ministero: il dono di tutta la nostra esistenza per portare la buona
notizia, il Vangelo, il buon ringraziamento, I'eucaristia, ed essere segni di quel Pastore buono e
bello che ci ha immeritatamente chiamati a farci strumenti vivi della gioia, bene cosi raro; come
scrive San Paolo in una delle piu belle sintesi del ministero, la dove afferma di voler essere nella
comunita di Corinto “collaboratore della gioia” (cf. 2 Cor 1,24).

S. Ecc. Mons. Erio Castellucci
Arcivescovo Abate di Modena -Nonantola



